# PARACHAH: "HAAZIYNOU"

« Oyez », « Ecoutez », « Prêtez l'oreille...»

## Shabbat 23 septembre 2023

Commentaire de 2013

#### Lectures

Parachah: **Dévariym / Deutéronome 32**Haftarah: **Shémouel B/II Samuel 22:1-51** 

Bériyth Hadachah: Hiyzzayon/Apocalypse 5:6-14; 14:1 à 5; 15:1-4

<u>Rappel</u> : les commentaires ne sont pas des études, mais des pensées que la lecture de la parachah nous inspire et nous permet, sur une année, de relier les textes de la Torah et des Prophètes aux textes de la Bériyth ha<u>H</u>adachah, de l'Alliance renouvelée en Yéshoua

## Résumé de la parachah

Haaziynou (האזינו) - en hébreu « oyez, écoutez, prêtez l'oreille... » - est le premier mot de la parachah du même nom. C'est la 53ème lecture hebdomadaire du cycle annuel, la dixième du Livre du Deutéronome. C'est donc également l'avant dernière du cycle liturgique et son étude coïncide avec les fêtes du 7ème mois, période de repentance et d'opportunité de pardon. C'est aussi le thème central de notre parachah.

La plus grande partie de la parachah Haaziynou est composée d'un « poème-cantique » de <u>70 lignes</u> que Moshéh transmit au peuple d'Israël, le dernier jour de sa vie terrestre. Ces 70 lignes renvoient-elles à l'existence des 70 nations autour d'Israël ? Cela signifierait que ce chant n'est pas adressé uniquement aux seuls bnei Israël survivants du désert mais, à terme, à toute l'humanité soucieuse de « prêter l'oreille » aux dévariym, paroles données à Moshéh!

Prenant le ciel et la terre à témoins, Moshéh exhorte le peuple en ces termes : « Souviens-toi des jours d'antan, méditez les années, d'âge en âge ; interroge ton père, il te l'apprendra, tes aïeux, ils te diront » de quelle manière Élohim « l'a trouvé au pays du désert » pour en faire son peuple.

Le cantique met en garde contre les pièges de la prospérité : « Mais Yéchouroun (Israël - Yaaqov) s'engraisse et se rebelle. Tu deviens gras, replet, bouffi. Il abandonne l'Élohim qui l'avait fait, il méprise le Rocher de son salut » et contre les terribles calamités qui en résulteraient, décrites par Moshéh comme Élohim « <u>détournant sa face</u> ». Cependant, il promet qu'Élohim, en finalité, vengera ses serviteurs et se réconciliera avec son peuple et sa terre.

La parachah se conclut <u>par l'ordre</u> d'Élohim à Moshéh de gravir le mont Nébo (aujourd'hui en Jordanie) jusqu'à son sommet, depuis lequel il contemplera la terre Eréts-Israël avant de mourir sur la montagne. « De loin seulement tu verras le pays, tu n'y entreras pas, dans cette terre que Je donne aux enfants d'Israël. »

## Chapitre 32 du Dévariym/Deutéronome

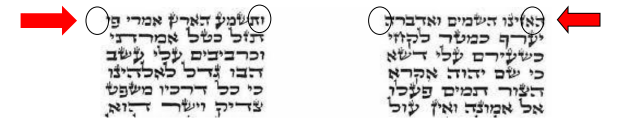
Ce Shirah / poème-chant de Moshéh a été écrit sur l'ordre d'Élohim. Les 6 parties (ou huit selon les analystes) sont écrites dans un style lyrique avec une vigueur d'évocation qui désespère le traducteur, impuissant à la restituer, quelle que soit la langue de destination. Ce chant dépeint

essentiellement ce qui arrivera aux enfants d'Israël jusqu'à la fin des temps. C'est un poème prophétique, universel dans le temps et l'espace.

- L'introduction : Moshéh explique que toute faute a son origine en elle-même, הוה n'est donc pas à blâmer. Moshéh prend comme témoins le ciel et la terre pour enjoindre les enfants d'Israël à rester fidèles à la Torah, qui est comparée à la pluie et la rosée.
- 2. Les voies de la providence divine dans les versets 4-14 : énumération des bontés d'Élohim envers le peuple.
- 3. La faute du peuple dans les versets 15-18 : Moshéh prophétise la rébellion des enfants d'Israël.
- 4. הוה cache sa face dans les versets 19-35 : c'est le châtiment de הוה consécutif aux fautes de ses enfants.
- 5. הוה s'apaise dans les versets 36-43 et s'abstient de la destruction dont Il pensait frapper ses enfants.
- 6. La fin du poème est attribuée à Moshéh et Yéhoshoua (versets 44-47) : consolation du peuple israélite et promesse que justice sera appliquée à leurs oppresseurs. La fin de la parachah répète ce qui est dit dans la parachah Piynéhas (Nombres 25 :10 et suite) à savoir l'ordre à Moshéh de monter sur le mont Névo pour voir Éréts Israël avant sa mort.

\*\*\*

<u>Verset 1</u>: Moshéh personnifie les ciels et la terre à qui il parle comme <u>à deux témoins</u> convoqués au mariage d'Élohim et d'Israël. Étrangement, dans la Torah, ce chant est découpé en 2 colonnes parfaitement symétriques, comme suit :



« Prêtez l'oreille, cieux, et je parlerai ; que la terre écoute les paroles de ma bouche. »

Comme nous pouvons le constater, ce premier verset est divisé en deux demi-phrases: qui commencent et se terminent respectivement par un \(\frac{1}{1}(x2)\), un \(\frac{1}{2}\), un \(\frac{1}{2}\): Hé, Vav, Yod, soit encore les 4 lettres formant donc le tétragramme sacré \(\frac{1}{1}\). C'est ainsi que Moshéh conclura très logiquement cette courte introduction par « C'est le Nom de \(\frac{1}{1}\) \(\frac{1}{2}\) que je proclame. »

Autorisons-nous un « commentaire maison » : relions les 4 mots/verbes formés par les 4 lettres du tétragramme dans ce verset : Ma bouche - Parler - Entendre - Écouter, ce que nous pourrions restituer par « Ma bouche va parler : entendez et écoutez ! ». Or, en hébreu le verbe utilisé pour « écouter » renvoie à une intimité de l'écoute, une intériorisation. « Entendez la puissance de ma Parole, puis recevez-là en vous-même. »

Préalablement, Moshéh avait utilisé une succession de termes issus du dictionnaire poétique et lyrique pour qualifier la parole d'Élohim : rosée, pluie, ondée, averse, gazon, plantes. Termes que le prophète Isaïe réutilisera pour relier à son tour, <u>ciels et terre</u> :

« De même que la pluie et la neige descendent des <u>cieux</u> et n'y retournent pas sans avoir arrosé la <u>terre</u>, sans l'avoir fécondée et l'avoir fait germer pour fournir la semence au semeur et le pain à manger, ainsi en est-il de la **parole** qui sort de ma bouche, elle ne revient pas vers moi sans effet, sans avoir accompli ce que j'ai voulu et réalisé l'objet de sa mission. » (Isaïe 55 :10)

Nous pouvons nous étonner de ce que Moshéh n'interpelle pas ses semblables mais les cieux et la terre. Il nous faut alors nous souvenir du premier verset de la Torah qui contient tout le projet divin : « en tête de tout (béréchiyth), Élohim a créé et le ciel et la terre ».

« béréchiyth bara Élohim éth hachamayim vé-éth haaréts ».

Moshéh réutilise ici le même vocabulaire que le Béréchiyth, comme le fera Isaïe :

« Écoutez, les <u>cieux</u>, je vais parler (haazinou <u>hachamayim</u> vaadabérah) et qu'elle entende, la terre, les paroles de ma bouche (vétichmâ **haaréts** imréy-phi). »

En introduction de son chant, Moshéh invoque le **couple ciel-terre** à témoin. Ce faisant, c'est tout le projet divin qu'il prend à témoin. Ce couple existe en tant que couple par l'action de la **Parole** comme l'établira Isaïe. Moshéh invoque donc de façon subtile et lyrique <u>la Parole</u> comme véritable témoin de ce qui va suivre dans ce cantique testamentaire.

Il est intéressant dès lors de relier également ce passage de la Torah (qui est une *introduction*) à la célèbre *introduction* de Jean l'évangéliste, à savoir : « Au commencement (béréchiyth) était la Parole et la Parole était (en forme d') Élohim ».

Voyons-nous les relations entre ces 3 passages ? La Parole <u>unit</u> les deux témoins invoqués par Moshéh (selon Isaïe) et le tétragramme « caché » qui sont présents dans le premier verset du chant de Moshéh (comme celui signifié sur l'écriteau de la croix de Golgoltha)! Tout y est.

L'évangéliste Yohanan explicite le chant de Moshéh en nous expliquant que cette Parole fut faite chair. Dès lors, il ne nous est pas interdit de songer que Yéshoua Lui-même fut le témoin privilégié des dernières paroles testamentaires de Moshéh lorsqu'il prit ciels et terre - et donc la Parole - à témoins dans ces ultimes recommandations pour les générations futures.

Par ailleurs, considérons que Moshéh prit les ciels et la terre à témoins car ils sont <u>perpétuels</u>. D'autres témoins plus <u>matériels</u> disparaitraient et avec eux les preuves du témoignage. Moshéh veut donc s'adresser également aux générations lointaines, les dernières, voire la dernière! Un indice? Toute la création fut contrainte d'écouter le chant de Moshéh, et pour écouter il faut au minimum se taire, faire silence. Quelle surprise de retrouver un évènement similaire dans notre dernier livre, soit le livre de la Révélation de Yéshoua:

« Quand l'Agneau ouvrit le septième sceau, il se fit dans le ciel un <u>silence</u> d'environ une demiheure. » (Ap. 8 :1)

Ce silence « apocalyptique » suit une séquence bien connue du livre de l'Apocalypse : il suit le dénombrement-recensement des 144.000 fidèles issus des 12 tribus d'un Israël recomposé. Cette armée de combattants est ensuite emmenée sur le mont Sion (Jérusalem) où un cantique lui est donné! Ils chantent alors le cantique de l'Agneau...et le cantique de Moshéh.

« Ils chantaient <u>le cantique de Moshéh, le serviteur d'Élohim, et le cantique de l'Agneau :</u> Grandes et admirables sont tes œuvres, הוה Élohim tout-puissant. Justes et véritables sont tes voies, Roi des nations. » (Apocalypse 15:3)

C'est un nouveau chant : **Shir <u>H</u>adach,** celui de la rédemption ultime, une rédemption qui annihilera toute la souffrance, l'ignorance, la jalousie et la haine de la surface de la terre. Nous attendons tous l'expression originale de cet ultime chant du cantique de Moshéh et de l'Agneau.

Assurément, ceux qui enseignent encore que les deux « testaments », les deux « alliances » seraient dissociables, doivent encore étudier la **Torah**, pour cesser d'enseigner une contre-

vérité. Tous ces livres, toutes ces paroles, sont reliés les uns aux autres, par Celui qui des deux n'en fait qu'un : Yéshoua.

<u>Verset 7</u>: « Souviens-toi <u>des temps antiques</u>, médite les annales de chaque génération ; interroge ton père, il te l'apprendra, tes anciens, ils te le diront. »

Moshéh insiste sur le fait que nous ne sommes chacun qu'un maillon d'une longue chaîne qui remonte loin dans les siècles. En réalité, ce qui lui importait au moment où il allait quitter ce monde c'était de faire comprendre à cette nouvelle génération, qui allait entrer en Kénaan, que le cours de l'Histoire à venir n'était en rien différent de tout ce qui s'était déjà passé depuis les temps diluviens notamment (temps antiques). L'Histoire collective dépendra du comportement et des choix individuels de chacun de ceux de cette nouvelle génération. Rien n'est acquis aux termes de ces 40 années, tout reste à faire et à préserver pour que ce « chant » traverse l'Histoire et puisse à son tour servir de lumière, de témoignage, sur le chemin des croyants de la dernière génération.

C'est grâce au comportement courageux de nos ancêtres en la foi que la chaîne est parvenue solide jusqu'à nous et que nous avons à notre tour à la relayer. Le passé est donc pour nous riche d'enseignements car il nous apprend à transmettre de façon authentique, sans ajout ni retrait. Aujourd'hui, Moshéh n'est plus là pour parler, mais ses mots sont encore présents, fidèlement reproduits, présents dans le texte de la Torah, qu'il nous appartient d'étudier de Shabbat en Shabbat.

Avec ce chant, nous sommes arrivés au sommet de la Torah! Ce qui nous y est dit est donc essentiel. Il s'agit du dernier message de Moshéh, et comme le fit le patriarche d'Israël (Yaaqov) à l'occasion de ses dernières paroles, lorsqu'il s'approche du moment de sa mort, Moshéh a l'obligation de léguer un enseignement important - qu'il plaise ou non! Aussi, ce que va nous révéler Moshéh dans ce cantique est de la plus grande importance.

## Justice et Amour d'Élohim, infidélité de l'homme

Versets 15 à 21 : « Yéchouroun est devenu gras et il s'est regimbé...Et il a délaissé Élohim, son créateur, il a méprisé le Rocher de son salut. Tu as dédaigné le Rocher qui t'a fait naître, et tu as oublié l'Élohim qui t'a engendré. "וֹ 'a vu et il a ressenti du mépris. Il a dit : Je leur cacherai ma face, Je verrai quel sera leur avenir ; car c'est une génération pervertie, ce sont des fils auxquels on ne peut se fier. "

Le peuple hébreu-israélite porte trois noms : Israël, Yaaqov, Yéshouroun. Les trois dernières lettres de ces noms forment ensemble le mot « *lavan* », soit « blanc ». Ce qui pourrait signifier que grâce aux mérites de Yaaqov les péchés d'Israël sont pardonnés et les transgressions de Yéshouroun blanchies ? (c'est une hypothèse de lecture bien sûr non recevable).

Mais en inversant les 3 lettres, on obtient le mot « naval », ce qui signifie : impie ou avili. Car il est écrit « c'est une génération de perversions... ». Dans ce verset, Moshéh prophétise que les enfants d'Israël transforment le « lavan en naval », d'où la sentence d'Élohim : « je verrai quel sera leur avenir », ce qui sous-entend : « Je verrai en fonction des choix opérés par ce peuple ».

" Il a méprisé le Rocher de son Salut" : Israël méprisa et dédaigna Élohim selon les mots d'Ézékiel : « Ils tournaient le dos au sanctuaire et faisaient face à l'est. » (8:16). Pour mémoire, le camp de Yéhoudah stationnait à l'Est du Mishkan et faisait face à l'entrée du sanctuaire. Il ne lui tournait pas le dos, ce qui serait une attitude de détournement. Et d'invoquer la sentence du prophète Malakhy : « Il est vain de servir Élohim ; que gagnons-nous à observer sa discipline et à cheminer tristement dans la crainte de Triévaoth ? Mais à présent nous estimons heureux les impies. » (3:14). Et comme l'exprimèrent également les femmes idolâtres en Jérémie 44:18:

« Mais du jour où nous avons cessé de brûler de l'encens aux constellations ... nous avons manqué de tout. »

## Voici donc le message radical de Moshéh dans cette parachah Haaziynou

Les croyants israélites - Juifs de Yéhoudah et leurs associés, Éphraïm et leurs associés - sont littéralement poursuivis par Élohim, par amour. Leur bonheur et leur malheur ne sont dus qu'à Lui, ainsi que les commentateurs disent : « Si tu jouis ou si tu souffres, c'est par sa main. ». Pourquoi fait-II donc cela notre Élohim? Moshéh explique que si nous souffrons, c'est exclusivement par sa main, mais c'est uniquement de notre faute. Lorsqu'Élohim veut nous faire du bien et que nous ne lui obéissons pas, nous l'empêchons ainsi de nous prodiguer le bien. Dès lors, il n'y a qu'un responsable de ton bonheur ou ton malheur : c'est toi!

Rien de plus simple que de rendre le Créateur du monde responsable des conséquences de nos fautes, cela évite tant de questions sur nos certitudes! Car chacun veut profiter de ses journées de vie terrestre, de toutes les manières possibles et sans entrave. Qu'Élohim nous impose une limite et des restrictions peut ainsi sembler être une injustice majeure.

La souffrance serait-elle donc ainsi imputée avec cynisme, et cette injustice serait-elle propre à la Justice d'Elohim ? (quel paradoxe!). Nous refusons alors l'évidence : la jouissance et le bien-être ont précédé toute peine et toute souffrance. Ce constat nous apparait incompréhensible et irrecevable car après avoir baigné dans le bien et la jouissance, nous ne supportons pas la perte même momentanée de cet état. Parce que le monde est rempli de bienfaits offerts sans limite au méchant, il nous apparait scandaleux d'en être soudainement privés.

Les hommes ne réclament jamais de justifications pour leurs joies, elles leur semblent aller de soi, comme un dû. Et lorsque la vie joue un mauvais tour, au lieu de s'interroger sur les causes manifestes de ces maux, dont ils sont en général responsables, les hommes s'empressent de demander des comptes à leur créateur : « Pourquoi m'as-tu abandonné ? »

Notre Élohim nous renvoie alors cette même question, tel notre propre reflet dans le miroir : « Pourquoi <u>toi</u>, m'as-tu abandonné ? »

Cette question à double sens, Yéshoua la cria sur la croix, en tant qu'homme réalisant les prophéties à son sujet. Elle s'adressait à son Père, mais elle s'adressait aussi aux hommes qui l'écoutaient sur le mont Golgoltha, ainsi que Moshéh prophétisa dans cette parachah Haaziynou : « il [Israël] a méprisé (abandonné) le Rocher de mon Salut ». Nous savons qui est ce Rocher, nous connaissons notre Salut.

Mais Moshéh prophétisa également qu'en réaction à cet abandon individuel et collectif, Élohim « cacherait sa Face». Nous savons aussi « Qui-est-l'Ange-de-sa-Face » et nous mesurons la portée prophétique des paroles de Moshéh. Le Mashiah Yéshoua s'est donc caché pour un temps à son peuple en criant pourquoi m'as-tu abandonné ?

#### La mort de Moshéh

Étrange séquence finale que l'épisode de la mort de Moshéh! Il est enseigné que Moshéh pêcha 4 fois contre le « Saint béni soit-II » mais qu'à chaque fois, il loua Élohim de l'avoir puni de son vivant, avec justesse. Ainsi :

- Quand Élohim voulut l'envoyer vers Pharaon, Moshéh rétorqua avec vigueur à deux reprises : « je ne suis pas beau parleur... envoie quelqu'un d'autre»
- Quand Élohim interpella Moshéh sur les cris de son peuple, Moshéh répliqua « Pourquoi donc as-tu laissé le peuple travailler si durement en Égypte ? »

- Libéré d'Égypte et du piège des armées de Pharaon, Moshéh confronté au quotidien s'écria : « Comment pourra-t-on donner suffisamment de viande à Israël ? Est-ce du petit et du gros bétail qu'on égorgera pour eux qui leur suffira ? »
- Et souffrant de la soif, Moshéh frappa le rocher au lieu de lui parler avec douceur.

Pour toutes ces fautes, Élohim dit à Moshéh *tu ne combattras pas pour moi en Kénaan et tu ne verras pas tous les miracles que je ferai pour eux* (enseignement midrashique sur la passation de pouvoir avec Yéhoshoua). Bien sûr, la Tradition vole au secours de Moshéh en citant un sage avéré, Salomon : « *Car il n'est pas homme juste sur terre qui fasse le bien et qui ne pêche pas »* (*Ecclésiaste 7 :20*).

<u>Verset 50</u>: « <u>Meurs sur la montagne, là où tu montes</u> ». Cet étrange verbe à l'impératif signifiet-il que Moshéh doit mourir de sa propre volonté, en renonçant par pure obéissance et confiance à cette vie-ci ? Les commentateurs de la Torah posent la question. Comme une dernière épreuve avant de monter, Moshéh doit accepter sa propre mort pour vivre son ascension. Les églises modernes diraient volontiers enlèvement. Or, Moshéh fut bel et bien enterré, quoiqu'il soit précisé que nul ne retrouvât sa sépulture et que son corps fut revendiqué par Élohim seul via l'archange.

Il est dit dans ce même cantique, verset 39 : « C'est moi qui fais mourir et qui fais vivre » et il n'est pas écrit l'inverse pourtant plus logique « c'est moi qui fait vivre et qui fait mourir. » ! Les commentateurs voient dans cette inversion mort-vie l'annonce de la possible résurrection, annonce validée définitivement et sans ambiguïté en 1 Samuel 2 :6 : « Le Seigneur fait mourir et fait vivre, il fait descendre dans le monde des morts ou en fait remonter. »

Verset 51 : « Parce que vous m'avez été infidèles...parce que vous n'avez pas manifesté ma sainteté au milieu des Israélites ». Le rappel de la faute donne la raison du châtiment de Moshéh qui contemple la terre promise sans pouvoir y accéder.

Voici la conclusion de l'apparente « injustice » et « non clémence » que porte l'épisode de la mort de Moshéh : c'est une chance et une grâce pour un peuple d'être jugé par Élohim, car ce jugement est une consolation à venir pour ses serviteurs. Si le juste souffre alors que le méchant prospère, c'est parce que par Amour le Père reprend celui qui lui appartient. Prospérer dans la méchanceté et la transgression n'est pas bon signe pour celui qui s'en félicite! Puissions-nous souffrir un peu et faciliter le travail de notre Avocat, qui fermera ainsi la bouche de nos accusateurs : « laissez passer celui-là, il a déjà payé et pour ce qui reste encore, J'ai donné le prix de rachat! »

« Car j'estime que les souffrances du temps présent ne sont pas dignes d'être comparées avec la gloire à venir qui doit nous être révélée. » (Romains 8:18)

Pour finir dans la joie et la légèreté de cœur données par ce cantique (voir le dernier verset : « jubilez nations ! »), à la question de savoir pourquoi Élohim a empêché Moshéh de pénétrer dans le pays, l'humour juif répond : « Sans doute parce que c'était plus beau de loin » !

Shabbat shalom vé shavoua tov.